
 
 

FORMACIÓN ESTÉTICA Y ALFABETIZACIÓN BILINGÜE DEL ALUMNO 

SORDO: APORTES DESDE EL PENSAMIENTO DE SCHILLER 

 

Por Paloma RODRIGUES 

 

 

Resumen: Este artículo aborda la alfabetización de estudiantes sordos desde una perspectiva 

bilingüe y estética, basada en el pensamiento filosófico de Friedrich Schiller. El autor sostiene 

que la educación estética, entendida como la integración equiibrada entre razón y sensibilidad, 

debe ser el principio rector de las prácticas pedagógicas inclusivas, especialmente para el 

alumnado sordo. El lenguaje de signos se valora no sólo como un medio de comunicación, sino 

como un lenguaje estético y una identidad cultural, esencial para el desarrollo integral del 

individuo sordo. El texto articula los conceptos de Schiller con autores como Freire, Vygotsky, 

Skliar y Quadros, proponiendo un enfoque educativo que reconozca la sordera como una 

diferencia lingüística y cultural, y no como una discapacidad. Al destacar prácticas pedagógicas 

visualmente accesibles, el artículo sostiene que la estética es tanto un camino hacia la libertad 

como un acto político de reconocimiento y valoración de la diferencia. Por tanto, la 

alfabetización del alumnado sordo debe promover la emancipación, la creatividad y el 

pensamiento crítico, rompiendo con modelos normativos y excluyentes. 

 

Palabras Clave: alfabetización, estética, identidad, Lenguaje de signos, sordera. 

 

 

1. Sumário: I. Introducción. II. Educación integral y estética en Schiller: fundamentos para 

pensar la educación de las personas sordas. 1. La estética como experiencia formativa: la 

belleza como camino hacia la libertad. 2. La estética como experiencia formativa: la belleza 

como camino hacia la libertad. 3. La estética como lenguaje y reconocimiento de la 

diferencia. 4. La estética como ética y política de la educación. III. Alfabetización y retos 

de la alfabetización para estudiantes sordos desde una perspectiva bilingüe. IV. 

Consideraciones Finales. V. Referencias. 

 

 

 

1Licenciada en Pedagogía, Especialista en Alfabetización para Sordos e Interpretación de Lengua de Signos. Estudiante de 

Maestría en Gobierno y Gestión Educativa, con énfasis en políticas públicas y gestión educativa. 2025. E-mail: 

rodrigues4215@gmail.com 

  

mailto:rodrigues4215@gmail.com


 
 
 

I – INTRODUCCIÓN 

 

Enseñar a leer y escribir a estudiantes sordos es uno de los mayores desafíos de la 

educación inclusiva contemporánea, especialmente cuando se busca garantizar no sólo el 

acceso a los códigos lingüísticos, sino la formación integral del sujeto. En el contexto 

brasileño, a pesar de los avances legales en el reconocimiento del lenguaje de signos como 

lengua oficial de la comunidad sorda, persisten importantes lagunas en la práctica 

pedagógica, en la formación docente y en la estructura de las escuelas para atender las 

necesidades específicas de ese público. La ausencia de ambientes bilingües efectivos y el 

predominio de modelos de enseñanza normativos refuerzan procesos de exclusión e 

invisibilidad de estos estudiantes en el espacio escolar. 

En vista de ello, este artículo propone una reflexión sobre la alfabetización bilingüe 

de estudiantes sordos a partir del concepto de formación estética desarrollado por Friedrich 

Schiller. El filósofo alemán entiende la educación estética como un proceso que armoniza la 

razón y la sensibilidad, posibilitando el desarrollo de sujetos libres, críticos y creativos. Esta 

perspectiva ofrece una poderosa base teórica para repensar las prácticas pedagógicas con 

estudiantes sordos, considerando que lenguaje de signos — por su naturaleza visual, gestual 

y expresiva — constituye un lenguaje estético, esencial para el desarrollo cognitivo, afectivo 

y cultural de estos individuos. 

La relevancia de este estudio radica en la articulación entre la filosofía de la estética 

y las demandas educativas de la comunidad sorda, proponiendo caminos que rompan con la 

lógica de la adaptación compensatoria y afirmen la diferencia como potencia formativa. 

Para ello, este artículo se estructura en cuatro grandes apartados: el primero 

presenta los fundamentos de la educación estética en Schiller; El segundo analiza el papel 

de lenguaje de signos como lenguaje de instrucción, identidad y expresión estética; El tercero 

examina los desafíos actuales de la enseñanza de la alfabetización a estudiantes sordos 

desde una perspectiva bilingüe; y el cuarto propone, a partir de los autores estudiados, un 

modelo pedagógico que integra la libertad, la sensibilidad y el reconocimiento de la diferencia. 

Finalmente, se hacen consideraciones que apuntan a la urgencia de una educación ética, 

estética y políticamente comprometida con la pluralidad humana. 

El objetivo principal es analizar cómo los principios de la estética schilleriana pueden 

contribuir a un enfoque de alfabetización bilingüe que respete la singularidad del sujeto sordo 

y promueva su plena inserción simbólica, lingüística y social en el ámbito escolar. Se pretende 

comprender cómo dichas prácticas pueden contribuir a la formación integral, al desarrollo de 

la autonomía y a la valorización de la identidad cultural y lingüística de estos sujetos, desde 

una perspectiva que combine la sensibilidad, la razón y la libertad de expresión. 



 
 
I I .  EDUCACIÓN INTEGRAL Y ESTÉTICA EN SCHILLER: FUNDAMENTOS PARA 

PENSAR LA EDUCACIÓN DE LAS PERSONAS SORDAS 

 

Friedrich Schiller, filósofo alemán del siglo XVIII, formuló una concepción de la 

educación estética (Bildung) que va más allá de la noción tradicional de instrucción y 

contenido formal. Para Schiller, la verdadera formación humana se produce cuando existe un 

equilibrio entre dos fuerzas fundamentales: la razón (el impulso formal) y la sensibilidad (el 

impulso sensitivo). Esta armonía se consigue a través del impulso estético, representado por 

el arte, el juego y la libertad de expresión (Schiller, 2002). La estética, por tanto, no es sólo 

una categoría artística, sino un camino hacia la emancipación del ser humano, permitiéndole 

desarrollar plenamente su potencialidad como ser sensible y racional, cuerpo y espíritu 

integrados. 

Esta visión es sumamente pertinente cuando pensamos en la educación de los 

estudiantes sordos, quienes a menudo son vistos de manera reduccionista, basándose 

únicamente en sus limitaciones auditivas. Sin embargo, desde una perspectiva schilleriana, 

es necesario reconocer que estos sujetos tienen plena capacidad de sentir, pensar, crear y 

expresarse, aunque sea por vías distintas al estándar oral-auditivo. El lenguaje de signos, 

como lenguaje visual-espacial, no es sólo un medio de comunicación, sino una forma legítima 

de expresión del pensamiento y la sensibilidad de los sordos. Por tanto, respetar y valorar 

esta lengua es también un acto de reconocimiento de la dignidad humana y de la formación 

integral de este alumnado. 

Al llevar la concepción de Schiller al ámbito educativo, se da cuenta de lo urgente que 

es proponer prácticas pedagógicas que no sólo transmitan contenidos, sino que promuevan 

la libertad interior y la autonomía creativa. En el caso de la educación bilingüe para sordos, 

esto significa crear entornos que acojan a lenguaje de signos como lengua de instrucción e 

identidad, pero también como forma de arte, gesto y expresión. El espacio del aula puede 

entonces convertirse en un lugar de experiencias estéticas: juegos visuales, poesía firmada, 

teatro en el lenguaje de signos, uso de imágenes, cuerpo en movimiento, prácticas que 

integran razón y sensibilidad de manera concreta y accesible. 

En vista de Assis (2023): 

 

Construir entornos educativos que acojan al lenguaje de signos como 

lengua de instrucción y expresión de identidad es fundamental para 

garantizar una educación bilingüe eficaz y respetuosa. Estos espacios 

deben reconocer a lenguaje de signos no sólo como un recurso 

comunicativo, sino como un componente central de la cultura y la 

identidad de los estudiantes sordos. (p.9) 



 
 
 

Al valorar este lenguaje visual y gestual, la escuela promueve una verdadera inclusión, 

brindando condiciones para que los estudiantes se desarrollen cognitiva y emocionalmente. 

Además, los entornos que integran plenamente el lenguaje de signos permiten fortalecer los 

vínculos entre el alumnado, sus pares y el profesorado, creando una comunidad educativa 

más sensible y acogedora (Galfione, 2015). De esta manera, el aprendizaje deja de ser un 

proceso unidimensional y se convierte en una experiencia rica, donde el conocimiento se 

construye con base en la diversidad lingüística y cultural. Esto contribuye a la formación 

integral del alumnado sordo, valorando su singularidad y potenciando su autonomía. 

Más que la inclusión formal, la propuesta schilleriana nos lleva a pensar en una 

educación verdaderamente emancipadora, que vea la diferencia como poder formativo. 

Enseñar a leer y escribir a estudiantes sordos en este horizonte estético y bilingüe es una 

forma de contribuir al florecimiento de sujetos libres, creativos y conscientes, tal como lo 

imaginó Schiller cuando afirmó que “el ser humano sólo es plenamente humano cuando 

juega”, es decir, cuando actúa con libertad e imaginación. 

En este sentido, Rivera (2020): 

 

La educación bilingüe para estudiantes sordos debe valorar lenguaje 

de signos no sólo como una herramienta de comunicación, sino como 

una expresión estética e identitaria, promoviendo un ambiente donde 

la razón y la sensibilidad coexistan armoniosamente. Al crear espacios 

que acogen a lenguaje de signos como lenguaje de instrucción e 

identidad, se posibilita el desarrollo integral del estudiante, 

fortaleciendo su autonomía y libertad interior. (p.87) 

 

Este enfoque se ve reforzado por el pensamiento de Paulo Freire (1970), para quien 

la educación es un acto de amor y libertad, y la alfabetización es más que decodificar: es la 

posibilidad de leer críticamente el mundo. Al considerar a los estudiantes sordos como sujetos 

históricos, Freire nos invita a una práctica que no silencie las diferencias, sino que las acoja 

y las valore como poder transformador. El educador, en este escenario, actúa como mediador 

del diálogo y de la escucha, incluso si esta escucha se realiza a través de la mirada, a través 

de los gestos, a través del cuerpo en movimiento. 

Lev Vygotsky (1934) por su vez, nos ayuda a comprender la importancia del lenguaje 

como mediador del pensamiento y el aprendizaje. Aunque trabajó en una época en la que la 

sordera solía entenderse de forma limitada, sus ideas sobre el papel del lenguaje en la 

configuración de las funciones psicológicas superiores fueron ampliadas posteriormente por 

los estudiosos de la sordera. Hoy en día, es posible afirmar que el lenguaje de signos cumple 



 
 
esta función mediadora para el sujeto sordo, siendo esencial para su desarrollo cognitivo, 

afectivo y social. 

El investigador Carlos Skliar (2017) nos advierte sobre los riesgos de una educación 

inclusiva que sólo integra a las personas sordas en estructuras educativas que no fueron 

diseñadas para ellas. Para Skliar, la verdadera inclusión no es la adaptación, sino el 

reconocimiento de la diferencia como constitutiva de la condición humana. La sordera, desde 

su perspectiva, no es una discapacidad, sino una diferencia lingüística y cultural. Por lo tanto, 

enseñar a un alumno sordo no se trata de “corregir” su forma de ser, sino de crear un espacio 

de encuentro entre lenguajes, tiempos, gestos y culturas. 

Ronice Müller de Quadros (2007), una de las principales referencias en educación 

bilingüe en Brasil, refuerza la necesidad de garantizar a los niños sordos el pleno acceso a 

lenguaje de signos desde la infancia, reconociendo que su primera lengua (L1) no es el 

portugués, sino la lengua de señales. La alfabetización en portugués, como segunda lengua 

(L2), debe ocurrir con mediación visual y respetando los tiempos y modales propios del sujeto 

sordo. La alfabetización bilingüe, por tanto, no es un proceso de sustitución de la lengua de 

señas, sino de ampliación de las posibilidades comunicativas y cognitivas del alumno. 

La articulación de estas perspectivas con la propuesta de Schiller permite visualizar 

una práctica pedagógica que valora la libertad, la sensibilidad, la imaginación y la creatividad. 

El aula se convierte en un espacio estético y ético donde los estudiantes sordos no sólo 

pueden aprender a leer y escribir, sino también afirmar su identidad lingüística y cultural, 

desarrollar el pensamiento crítico y actuar en el mundo con autonomía. Enseñar a leer y 

escribir, en este contexto, es un acto estético, político y humano: una forma de liberar, no de 

adaptarse. 

 

2. LA ESTÉTICA COMO EXPERIENCIA FORMATIVA: LA BELLEZA COMO CAMINO 

HACIA LA LIBERTAD 

 

 Aunque el término “estética” suele asociarse a las artes y a la belleza formal, Schiller 

lo entiende como una categoría central para la formación del ser humano. La experiencia 

estética es, para él, una experiencia de libertad interior, en la que el individuo no está sujeto 

a imposiciones externas, sino que actúa de forma autónoma, guiado por su sensibilidad y su 

razón en armonía (Barsotti, 2018). Así, la belleza educa, no transmitiendo contenidos, sino 

creando una apertura para el libre juego de las facultades humanas. 

En la educación del alumnado sordo, este concepto cobra profundidad: en lugar de 

moldear al alumno al estándar hegemónico de la oralidad, la propuesta estética respeta y 

valora su forma de ser en el mundo, proponiendo una educación que libera en lugar de 

normalizar. La enseñanza se convierte entonces en un espacio de creación, donde el alumno 



 
 
sordo es reconocido como un sujeto pleno, capaz de pensar, imaginar y transformar. 

Desde una perspectiva schilleriana, la educación estética no busca sólo transmitir 

conocimientos, sino despertar en el individuo la capacidad de existir creativamente, de vivir 

en un estado de apertura y sensibilidad hacia el mundo. Este principio, llevado al ámbito de 

la educación de las personas sordas, reorienta la lógica de la enseñanza tradicional: no se 

trata de insertar al alumno en un modelo universal de sujeto ideal — normalmente guiado por 

la oralidad, la linealidad textual y el razonamiento verbal —, sino de reconocer y potenciar 

otras formas de percibir, conocer y expresar. 

La sordera no es sólo una ausencia de audición, sino una forma distinta de 

organización perceptiva, espacial, corporal y lingüística. En este sentido, la experiencia sorda 

puede verse como una manifestación estética en sí misma, ya que revela otras posibilidades 

de relación con el tiempo, el espacio, el cuerpo y el lenguaje (Süssekind, 2011). Lenguaje de 

signos, por ejemplo, no se limita a comunicar: coreografía el pensamiento, proyecta ideas en 

el espacio, articula significados con ritmo y plasticidad. El sujeto sordo, al expresarse a través 

del lenguaje de señas, no sólo “habla”, sino que performa significado, en un movimiento que 

acerca lenguaje y arte. 

Es en este punto donde la propuesta estética de Schiller encuentra una profunda 

correspondencia con la experiencia sorda: ambas se presentan como resistencia a la 

racionalidad estrecha y funcionalista de la educación tradicional. En lugar de centrarse en el 

rendimiento, la productividad y la estandarización, una pedagogía estética abraza la 

imprevisibilidad, los gestos creativos y la singularidad expresiva. Para el estudiante sordo, 

esto significa poder aprender y producir conocimiento a través de narrativas visuales, 

dramatizaciones signadas, poesía corporal, lectura del mundo a través de imágenes, 

estrategias que no son complementarias, sino centrales en su proceso educativo. 

Esta perspectiva también cambia el papel del docente: deja de ser un transmisor de 

normas lingüísticas y se convierte en un facilitador de experiencias significativas. Su función 

pasa a ser la de crear ambientes sensibles, propicios para el surgimiento de expresiones 

auténticas, en los que el alumno sordo no sólo se adapte, sino que revele su potencial estético 

e intelectual. El entrenamiento, en este caso, consiste menos en adaptar y más en hacer que 

algo surja (Barbosa, 2014). 

Finalmente, entender la educación estética como una formación que respeta la forma 

de ser en el mundo del alumno sordo es también un acto político: es romper con la lógica de 

la discapacidad y afirmar la diferencia como valor. Schiller, al afirmar que el ser humano se 

forma plenamente a través del juego estético, no se refería sólo al ocio o al arte, sino a la 

capacidad de existir en libertad, y esto es lo que está en juego en la lucha por una educación 

bilingüe de calidad para sordos: la libertad de ser, de pensar, de crear y de significar el mundo 

con todo el cuerpo. 



 
 
 

3. LA ESTÉTICA COMO LENGUAJE Y RECONOCIMIENTO DE LA DIFERENCIA 

 

 

La belleza constituye un principio formativo que posibilita el nacimiento de un hombre 

emancipado capaz de vivir la plenitud de su ser. En efecto, el estado lúdico tiene como 

función, aunque ambos sean llevados a su máxima expresión, limitar tanto el sentimiento 

como la razón sin imponerse por la violencia: en el impulso lúdico, en este aspecto, Schiller 

argumenta: “las dos legislaciones deben existir con entera independencia, y sin embargo 

perfectamente unidas” (2002, p. 124). 

Si la estética no se limita al ámbito artístico, se manifiesta también como lenguaje y 

relación, como forma sensible de comunicarse con los demás y con el mundo. En este 

sentido, el lenguaje de signos puede entenderse como un lenguaje estético, que involucra el 

cuerpo, el espacio, el ritmo y el gesto. No es sólo un lenguaje funcional, sino una forma 

expresiva y creativa de habitar el lenguaje. En base a esto, la educación estética, en el caso 

de la sordera, no es opcional: es esencial. Es a través de experiencias visuales y sensibles, 

como el teatro en lenguaje de signos, la poesía señada, las narraciones visuales y la 

expresión corporal, que muchos estudiantes sordos acceden al conocimiento, desarrollan el 

pensamiento abstracto y construyen vínculos sociales. El ambiente escolar, por tanto, debe 

abrirse sensiblemente a estas expresiones, yendo más allá de la “transmisión de contenidos” 

y convirtiéndose en un espacio de escucha visual y de convivencia con la diferencia 

(Hermann, 2005). 

Si para Schiller la estética es un camino hacia la formación integral y la libertad, 

entonces en el contexto de la sordera se revela no como un lujo pedagógico, sino como 

condición de posibilidad para el aprendizaje y la existencia plena. La experiencia estética no 

se limita al contacto con las obras de arte, sino que involucra formas de percibir, sentir, 

comunicarse e interactuar con el mundo, todas ellas permeadas por aspectos sensoriales, 

espaciales y corporales, que en el caso del sujeto sordo cobran centralidad. 

Es esencial comprender que los estudiantes sordos no sólo se comunican en lenguaje 

de signos, sino que viven en lenguaje de signos: su cognición, su afectividad y su experiencia 

social están mediadas por un lenguaje que opera de manera visual-espacial. La educación 

que se limita a la oralización o transcripción escrita de contenidos ignora esta matriz sensible 

e impone barreras epistémicas. Un enfoque estético, que incorpora prácticas como 

performances en lenguaje de signos, uso expresivo del cuerpo, imágenes, videos, juegos de 

luz y color, actúa como puente entre el lenguaje, el pensamiento y el mundo. 

Estas experiencias visuales y sensoriales no son sólo metodológicas: tienen valor 

ontológico y epistemológico. Reconocen que hay otras formas de pensar que no dependen 



 
 
de la oralidad ni de la linealidad textual, y que el gesto, la mirada, el espacio y el movimiento 

también construyen conocimiento (Duflo, 1999). De este modo, se invita al alumno sordo no 

a “compensar” su sordera, sino a explorar el mundo con sus propias herramientas cognitivas 

y sensibles. 

En este sentido, un ambiente escolar estéticamente sensible no es aquel que se limita 

a adaptar materiales, sino aquel que se rediseña como un espacio para la escucha visual y 

la acogida de la diferencia como valor pedagógico. Se trata de repensar el currículo, la 

arquitectura del espacio, los tiempos de aprendizaje y las formas de evaluación, no como 

obstáculos, sino como oportunidades para reimaginar la escuela como un lugar de 

multiplicidad expresiva. 

Schiller, con el concepto de impulso lúdico, enfatiza un ideal de formación que sitúa al 

ser humano como un ser que sólo puede alcanzar su plenitud en el equilibrio perfecto, 

siguiendo un camino en tres niveles: físico, estético y moral. Si en el primero la sujeción a la 

naturaleza es total, pero es también una manera de acceder al mundo a través de los 

sentidos, a nivel de la contemplación estética se produce una mediación que posibilita su 

tránsito del estado físico al moral. 

La educación estética schilleriana plantea la tarea de repensar nuestros procesos 

formativos en el equilibrio entre sensibilidad y razón, evitando los extremos tanto de un 

enfoque puramente teórico como de aquel que propugna sólo el empirismo. Lo racional y lo 

sensitivo, en sentido schilleriano, deben ser tomados como esferas constitutivas de una idea 

de formación integral, que vea al ser humano en su totalidad, lo que permitiría por tanto pensar 

también en la transformación de la realidad en la que se insertan los procesos educativos. 

La estética, por tanto, se convierte en un principio organizador de la pedagogía 

bilingüe, pues permite al alumno sordo reconocerse en el proceso educativo no como alguien 

carente, sino como alguien que crea, y crea de forma plena, auténtica y transformadora. En 

lugar de intentar “traducir” contenidos para los sordos, la educación estética ayuda a la 

persona sorda a producir significados, establecer relaciones y afirmarse como sujetos 

culturales y cognitivos. 

 

4. LA ESTÉTICA COMO ÉTICA Y POLÍTICA DE LA EDUCACIÓN 

 

Schiller veía la estética como un camino para construir un sujeto libre y, por tanto, 

una sociedad más justa. Al formarse estéticamente se forma un ciudadano con sensibilidad 

moral y apertura a los demás. Así, la estética también tiene un papel ético y político: 

humaniza, despierta empatía y promueve una convivencia menos autoritaria. 

La formación estética, en el pensamiento de Schiller, no es una experiencia aislada 

del ámbito moral o social. Por el contrario, está intrínsecamente ligada a la formación ética 



 
 
del sujeto, porque al equilibrar la sensibilidad y la razón, permite al individuo no sólo pensar 

críticamente, sino también sentir responsablemente. Un ser humano estéticamente formado 

es alguien capaz de actuar libremente, no en el sentido de la arbitrariedad, sino de la 

autonomía sensible, es decir, alguien que reconoce en los demás la misma dignidad y el 

derecho a la expresión singular. 

Trasladada al ámbito de la educación inclusiva, especialmente a la educación del 

alumnado sordo, esta visión estética adquiere densidad política. Históricamente, la sordera 

ha sido tratada como una discapacidad a corregir, silenciar o invisibilizar en el ámbito escolar. 

Las prácticas de oralización forzada, la prohibición del lenguaje de signos y la negación de la 

identidad sorda son marcas de un proyecto normativo de sociedad, que ignora la pluralidad 

sensorial y lingüística de los sujetos (García, 2000). 

En este contexto, la estética no sólo humaniza: también resiste. Se convierte en un 

instrumento de ruptura con paradigmas autoritarios y homogeneizadores, proponiendo una 

educación que valore la diferencia no como un obstáculo, sino como un poder creador. Al 



 
 
fomentar la expresión en lenguaje de signos, la creación de performances signadas y la 

exploración del cuerpo como lenguaje, la escuela crea espacios para el reconocimiento y la 

afirmación de la identidad de los estudiantes sordos, promoviendo su inserción activa y digna 

en la vida colectiva. 

Además, al permitir que los estudiantes sordos se expresen de forma estética y 

creativa, la escuela reconstruye la idea de participación ciudadana. La libertad de expresión 

deja de ser un derecho abstracto y se convierte en una experiencia concreta: en el uso del 

lenguaje de señas, en los gestos poéticos, en el intercambio visual. Esto amplía el significado 

de inclusión, ya que no se trata sólo de presencia física, sino de pertenencia simbólica y 

cultural. 

Así, la estética en Schiller no es neutral: es ética porque abre al sujeto al otro y es 

política porque transforma las estructuras de poder y de coexistencia. Una escuela que 

incorpora esta visión deja de reproducir normas y se convierte en un espacio de 

transformación social. En el caso de la sordera, esto significa romper con el paradigma de la 

discapacidad para establecer el paradigma de la diversidad. Enseñar con sensibilidad estética 

es, por tanto, educar para la libertad, la justicia y la pluralidad humana. 

Esto significa que no basta simplemente insertar a los estudiantes sordos en el 

sistema: es necesario crear condiciones para que se sientan parte de él, respetados en su 

singularidad y empoderados como protagonistas. Una escuela que opera con sensibilidad 

estética no niega la diferencia, sino que la integra como valor formativo. Así, la pedagogía 

estética puede ser un antídoto contra las prácticas escolares rígidas, excluyentes y técnicas. 

 

I I I .  ALFABETIZACIÓN Y RETOS DE LA ALFABETIZACIÓN PARA ESTUDIANTES 

SORDOS DESDE UNA PERSPECTIVA BILINGÜE 

 

La educación de estudiantes sordos en Brasil aún enfrenta numerosos desafíos 

estructurales y pedagógicos que comprometen no sólo el acceso al conocimiento, sino 

también la construcción de una subjetividad crítica y autónoma. Entre los principales 

obstáculos se destaca la falta de accesibilidad lingüística, lo que incide directamente en el 

proceso de alfabetización y lectoescritura. Muchas escuelas no cuentan con intérpretes de 

lengua de señas, material didáctico bilingüe o docentes fluidos en lengua de señas, lo que 

termina transformando el entorno escolar en un espacio de exclusión silenciosa, donde el 

alumno sordo sigue siendo un espectador, y no un protagonista del aprendizaje (Rico, 2010). 

Además, la formación del profesorado sigue siendo un punto crítico. Muchos 

docentes de educación básica, aunque bien intencionados, no reciben la preparación 

suficiente para trabajar en contextos bilingües, lo que les impide comprender las 

especificidades lingüísticas y cognitivas del alumnado sordo (Schütz et al., 2024). Esta 



 
 
limitación conduce a la reproducción de prácticas centradas en la oralidad y la escritura como 

únicas formas legítimas de aprendizaje, ignorando a lenguaje de signos como lengua de 

instrucción, expresión y pensamiento. A esto se suma la escasez de recursos pedagógicos 

en lenguaje de signos —libros, vídeos, juegos, plataformas digitales—, lo que compromete 

aún más significativamente el acceso a los contenidos. 

En este escenario, es fundamental entender que la alfabetización de los estudiantes 

sordos requiere un enfoque bilingüe y bicultural, en el que lenguaje de signos es la Lengua 

Materna (L1) — aquella en la que el individuo sordo aprende a expresarse, pensar, simbolizar 

y relacionarse con el mundo —, mientras que el portugués escrito es una segunda lengua 

(L2). Esto significa que la alfabetización en portugués no debe realizarse de forma tradicional 

(basada en sonidos y fonemas), sino a través de estrategias visuales, comparativas e 

interlingüísticas, con el apoyo de imágenes, vídeos en lengua de señas y textos accesibles, 

respetando la forma visual en que la persona sorda percibe el mundo. 

Este proceso bilingüe requiere un entorno escolar visualmente accesible y 

culturalmente acogedor, donde el lenguaje de signos circule naturalmente entre maestros, 

personal y colegas oyentes. El espacio debe estar acondicionado no sólo con intérpretes, 

sino con estructuras visuales, recursos iconográficos, señalización adecuada y fomento de la 

cultura sorda, para que el alumno se vea representado y se sienta perteneciente. La escuela 

no puede ser sólo un lugar de adaptación, sino de legitimar la experiencia sorda como rica, 

productiva y formativa. 

En este punto, resulta pertinente articular el concepto de alfabetización con el 

pensamiento de Friedrich Schiller, quien veía la educación estética como una forma de formar 

sujetos libres, sensibles y críticos. Para Schiller, la cultura, y sobre todo la experiencia 

estética, no sólo sirve para adornar la vida, sino para formar la humanidad del ser humano. 

Enseñar alfabetización, por tanto, no es sólo enseñar a decodificar palabras, sino permitir al 

sujeto leer el mundo, cuestionar, imaginar y transformar la realidad. El lenguaje, en este 

contexto, es un medio de emancipación. 

La propuesta schilleriana nos invita a superar la visión mecanicista de la 

alfabetización y entender la educación como un proceso que integra razón y sensibilidad. En 

el caso de los estudiantes sordos, esta visión es especialmente poderosa: la alfabetización 

debe respetar su lengua materna, valorar su cultura y permitir la expresión de su subjetividad. 

Cuando la escuela sólo ofrece códigos y reglas, impide el florecimiento humano. Pero cuando 

abre espacios para la expresión estética, para el diálogo bilingüe y para la escucha de las 

diferencias, contribuye a la formación de sujetos críticos, libres y creativos —como propone 

Schiller. 



 
 
IV. CONSIDERACIONES FINALES 

 

A partir de la articulación entre la estética schilleriana y la educación bilingüe para 

sordos, este artículo concluye que la alfabetización debe ser entendida como un proceso 

profundamente humano, que respeta la singularidad del individuo y valora su forma de ser y 

existir en el mundo. Para los estudiantes sordos, esto significa reconocer el lenguaje de signos 

como un lenguaje legítimo de instrucción, expresión y pensamiento, y promover prácticas 

pedagógicas que sean sensibles a sus formas específicas de percepción y comunicación. 

La educación estética, al integrar la razón y la sensibilidad, no sólo amplía las 

posibilidades cognitivas y expresivas del alumno sordo, sino que redefine la escuela como 

espacio de libertad, creación y pertenencia. Se trata de una propuesta ética y política que 

desafía los modelos excluyentes aún presentes en el sistema educativo y propone una 

pedagogía basada en la diversidad y la escucha visual. 

Por lo tanto, enseñar a los estudiantes sordos a leer y escribir no se trata sólo de 

enseñar códigos lingüísticos, sino de capacitarlos para leer el mundo, afirmar su identidad y 

actuar como sujetos autónomos y creativos. Inspirado en Schiller, este enfoque educativo 

apunta a una formación verdaderamente emancipadora, donde la belleza, el gesto y el juego 

se convierten en vías legítimas de acceso al conocimiento y a la ciudadanía. 

 

V. REFERENCIAS 

 

Assis, H. (2023). A educação estética de Friedrich Schiller [La educación estética de 

Friedrich Schiller]. Revista de Literatura, História e Memória, 19(34). 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9399467 

Barbosa, R. (2014). Educação estética e educação sentimental: Um estudo sobre Schiller 

[Educación estética y educación sentimental: un estudio sobre Schiller]. 

ArteFilosofia, (17), 146–169. https://periodicos.ufop.br/raf/article/download/514/470 

Barsotti, M. S. (2018). Las ideas de libertad y autonomía estética, a partir de los conceptos 

de belleza y sublimidad en la obra de Friedrich Schiller, Tesina de Especialización en 

Filosofía Política, Universidad Nacional de General Sarmiento. Recuperado de 

http://repositorio.ungs.edu.ar:8080/xmlui/handle/UNGS/2155 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9399467
http://repositorio.ungs.edu.ar:8080/xmlui/handle/UNGS/2155


 
 
Duflo, C. (1999). O jogo: De Pascal a Schiller [El juego: de Pascal a Schiller]. Artmed. 

Freire, P. (2005). Pedagogia do oprimido. [50a ed.]. Paz e Terra. (Obra original publicada en 

1970) 

Galfione, M. V. (2015). El rol de la libertad estética en el pensamiento de Schiller. Eikasía: 

Revista de Filosofía, (61), 151–172. 

 https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4914864 

García, J. (2000). A la libertad por la belleza: La propuesta filosófica de F. Schiller. 

Universidad Nacional de Educación a Distancia. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=119973 

Hermann, N. (2005). Ética e estética: A relação quase esquecida. (Ética y estética: La 

relación casi olvidada). [2a ed.]. EDIPUCRS. 

Quadros, R. M. de. (2007). Língua de sinais brasileira: Estudos linguísticos (Lengua de 

Señas Brasileña: Estudios Lingüísticos). ArtMed. 

Rico, A. (2009). Políticas de educación inclusiva en América Latina: Propuestas, realidades 

y retos de futuro. Revista Educación Inclusiva, 3(2), 125–139. 

https://revistaeducacioninclusiva.es/index.php/rei/article/view/209 

Rivera, B. E. (2020). La educación estética en Friedrich Schiller: Armonizar sentir y pensar. 

Revista Filosofía UIS, 19(1), 81–101. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7143610 

Schiller. (2002). A educação estética do homem numa série de cartas (La educación 

estética del hombre en una serie de cartas). [4a ed.,] R. Schwarz & M. Suzuki, 

Trads.; M. Suzuki, Introd. & Notas). Iluminuras. 

Schütz, J. A., Silva Junior, E. E. da, Souza, D. V. de, Nicoletti, L. P., Pereira, L. M. G., Leal, 

L. do R., Pereira, M. É. D., & Melo, M. E. R. de. (2024). A habilidade do intérprete de 

lenguaje de signos no processo de alfabetização: Desafios e possibilidades outras 

[La capacidadd intérprete de Lenguaje de signos en el proceso de alfabetización: 

desafíos y otras posibilidades]. Observatório de la Economía Latinoamericana, 22(8), 

e6163.https://doi.org/10.55905/oelv22n8-046 

Skliar, C. (2017). Pedagogías de las diferencias: 018 Capa común. Círculo de Bellas Artes. 

Süssekind, P. (2011). Schiller e o desafio de pensar a modernidade. In P. Hussak & V. Vieira 

(Orgs.), Educação estética: De Schiller a Marcuse [Educación estética: de Schiller a 

Marcuse]. NAU; EDUR. 

Vygotsky, L. S. (2007). A formação social da mente: O desenvolvimento dos processos 

psicológicos superiores (La formación social de la mente: el desarrollo de los 

procesos psicológicos superiores). [4a ed.,]. M. A. V. da Costa, Trad.). Martins 

Fontes. (Obra original publicada en 1934). 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4914864
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7143610
https://doi.org/10.55905/oelv22n8-046

